Revue Congolaise des Sciences Humaines et Sociales

Revue Congolaise des Sciences
Humaines et Sociales

Site web : http://recosh.cresh-rdc.org

ISSN :2957-6385 (print), ISSN : 2957-6393 (online)
https:/www. doi.org/10.59189/crsh09252025

La figure du roi entre aura et charisme : vers
une clé de compréhension du mystére de la

légitimation du pouvoir politique africain

The figure of the king between aura and charisma: towards a key to
understanding the mystery of the mystery of legitimising African
political power

Birama Diop !

1 Docteur en philosophie politique a 'université de Paris et spécialiste en théorie sociale et po-
litique. Il a mené ses recherches au Laboratoire de Changement Social et Politique (Université
Paris Diderot). Il est 'auteur de plusieurs ouvrages dont :
- Pouvoir et légitimité : L’Etat Africain sur scéne, collection études africaines, Harmatan 2022.
- Ousmane Sonko : Un génie politique, collection études africaines, Harmatan 2023.

OPEN
ACCESS

Received: 28 august 2025
Accepted: 06 july 2025
Available online: 02 september 2025

Résumé. Pour l'africain en général, l'explication du sensible est dans le supra-sensible.
De tout en Afrique donc, rien, absolument rien, n'est naturel. Méme les choses les plus
simples, les plus palpables trouvent un soubassement surnaturel, a fortiori le pouvoir
qui reléve de l'extraordinaire. Dans la tradition négro-africaine, tout sexprime dans
un rapport de force. Ainsi en Afrique traditionnelle, le roi dont la fonction doir étre
déterminante, trouve sa légitimité dans l'univers supérieur des forces ontologiques.
Cette croyance en existence de ces pouvoirs surnaturels dont disposaient les rois afri-
cains reste toujours ancrée dans la psychologie collective et individuelle des africains.
Sur ce, les dirigeants africains pour se doter d'un charisme et d'un symbolisme reli-
gieux accentuent cette conscience populaire renforcant du méme coup leur position
politique. Autrement dit, l'instrumentalisation des croyances populaires participe a la
légitimation du pouvoir politique. Autrement dit, elles apparaissent comme un méca-
nisme par lequel des individus sont amenés & reconnaitre la légitimité du pouvoir, des
institutions, des comportements, des discours, des usages ...

Mots clés : Légitimation, charisme, symbolisme,forces ontologiques, croyance,
psychologie politique.

Abstract. In African popular psychology, the explanation of the sensible lies in the
supra-sensible. In Africa, then, nothing, absolutely nothing, is natural. Even the sim-
plest, most palpable things have a supernatural underpinning, especially power, which
is extraordinary.

In the Black African tradition, everything is expressed in a balance of power. So in
traditional Africa, the king, whose function must be decisive, finds his legitimacy in
the superior universe of ontological forces. This belief in the existence of supernatural



powers at the disposal of African kings is still anchored
in the collective and individual psychology of Africans.
In order to acquire charisma and religious symbolism,
African leaders accentuate this popular awareness,
thereby strengthening their political position. In oth-
er words, the use of popular beliefs helps to legitimise
political power. In other words, they appear as a mech-
anism by which individuals are led to recognise the
legitimacy of power, institutions, behaviour, discourse,

customs, etc.

Mots clés : Legitimation, charisma, symbolism, on-
tological forces, belief, political psycho-

logy.
1. Introduction

L’univers africain est régi par un ordre
strict, ou l'invisible, le surnaturel sont la
clé d’explication des phénomenes sociaux et
naturels. “Cette métaphysique, loin d’étre un
fait secondaire d’une sociologie historique
africaine, est donc un trait dominant. En la
négligeant dans I'explication scientifique, on
ne saisit que des formes extérieures mortes,
sans lien logique apparent ” (Diop : 1960).
L’explication du visible par I'invisible est en
permanence dans l'esprit de beaucoup d’Afri-
cains pour qui, la force du sensible est dans
le supra-sensible. Le paganisme noir repose
sur le sentiment que le monde entier (étres vi-
vants et inanimés) est parcouru par des forces
invisibles qui dirigent ou orientent la vie des
hommes. « Pour 'Afrique, plongée dans cet
univers, la réalit¢ des phénomenes les plus
aberrants ne fait aucune espece de doute :
les fétiches parlent, les morts reviennent, les
sorciers dévorent les Ames » (Monteil :1980).
Ainsi, tout, dans la vie des noirs, prend une
valeur mystique. Pour toute action a entre-
prendre (culture, guerre, chasse etc.), des rites
doivent étre accomplis. En Afrique donc,
rien, absolument rien, n’est naturel. Méme
les choses les plus simples, les plus palpables
sont frappées du sceau du surnaturel, a fortio-
ri le pouvoir qui est, par définition, « sorcier ».
Sur ce, notre étude nous parait d’autant plus
important parce qu’elle va nous permettre de
comprendre qu'en Afrique I'exercice de I'art
de gouvernement des hommes supposait la
maitrise de I'art magique au sens de la capa-

cité a faire en sorte que « des choses agissent a
distance les unes sur les autres par une sympa-
thie secrete, dont I'impulsion se transmet sur
les autres au moyen de ce que nous pouvons
concevoir comme un éther invisible » (Frazier:
1981). Cet arriére-plan métaphysique consti-
tue un pilier fondamental dans la légitimation
du pouvoir de celui qui doit gérer 'ordre social
dont I'’harmonie dépend plutdt de la dimen-
sion mystique.

L’approche méthodologique de cet article re-
pose sur I'idée que les rois africains, comme
tout autre souverain, s'entouraient de mystere
qui déterminait parfois leur charisme et leur
légitimité aux yeux de I'opinion populaire. A
partir de cette étude, nous constatons que ce
méme phénomeéne qui entourait les rois afri-
cains, continue de nos jours d’influencer notre
rapport au pouvoir politique. Actuellement,
les dirigeants actuels, leur charisme, leur aura
dépendent en quelque sorte de leur caractere
surnaturel et mystérieux qui entoure leur pou-
voir politique. En quoi réside la force physique
du roi africain ? La représentation psycholo-
gique du roi Africain ne détermine-t-elle pas
la légitimité du nouveau chef politique africain
moderne ? Le charisme politique des leaders
africains ne dépendent-ils pas de leur dimen-
sion mystique ? Ainsi, pour mieux appréhender
ces différentes questions, il convient de faire
une élucidation conceptuelle des notions de
charisme et d’aura pour ensuite voire comment
ils se construisent a partir de 'aspect mystique
et mystérieux qui entoure les rois africains.
Cela nous permettra en fin de compte de souli-
gner que le méme phénomene se poursuit dans
les leaders africains qui vont chercher a asseoir
leur légitimité par linstrumentalisation des
croyances populaires surnaturelles. Cela nous
amene a dire que la légitimation du pouvoir
politique reste tributaire de certaines considé-
rations mystérieuses et surnaturelles.

2. Cadre Conceptuel : Comprendre le mys-
tére de la légitimité du pouvoir politique
africain a partir des concepts d’instru-
mentalisation, d’aura et de charisme

Le charisme est généralement défini comme la
qualité extraordinaire [...] d’un personnage,
qui est, pour ainsi dire, doué de forces et de ca-




racteres surnaturels ou surhumains ou tout au
moins en dehors de la vie quotidienne, inac-
cessibles au commun des mortels ; ou encore
qui est considéré comme envoyé par Dieu ou
comme un exemple, et en conséquence consi-
déré comme un chef. A partir de 13, nous
pouvons dire que le charisme est lié a la di-
mension surnaturelle ou surhumaine que I'on
retrouve dans le personnage du souverain. Par
exemple, dans les monarchies occidentales, la
figure royale s’entourait de tous les symboles,
des valeurs et des expressions idéales et im-
matérielles pour se donner du prestige et du
charisme, mais aussi pour apporter une sorte
de justification a leur pouvoir temporel. Se
donner un caractere surnaturel et mystérieux
était un moyen pour la royauté de consoli-
der le pouvoir monarchique sur les peuples.
Cela veut dire qu'en Afrique, comme par-
tout ailleurs, 'aspect mystique des souverains
consolide leur charisme et détermine-leur
aura politique, condition sine qua non de
toute légitimité politique. Le charisme appa-
rait donc comme une forme de domination
et fait accepter 'autorité politique. Sur ce, les
dirigeants africains pour asseoir leur légitimité
vont renforcer leur charisme en enveloppant
leur pouvoir dans une atmosphere de mystere
et de surnaturel.

3. La légitimation du pouvoir royal par le
récit mystique

Dans la tradition négro-africaine, tout s’ex-
prime dans un rapport de force. Ainsi en
Afrique traditionnelle, le roi dont la fonction
doit étre déterminante, doit étre accrédité
de plus de force vitale dans tout le royaume
et ce, pour pouvoir servir de médiateur avec
P'univers supérieur sans anicroche au sein des
forces ontologiques. Ici, la légitimité renvoie
a une idée de validité et de puissance, pas seu-
lement en terme physique, mais aussi et sur-
tout en terme métaphysique. Il doit prouver
ses aptitudes surnaturelles. “Dans un cas, le
pouvoir est en réalité un phénomene d’autori-
té, c’est-a-dire un phénomene essentiellement
psychologique, limité au champ social. Il peut
apparaitre aussi comme une énergie vitale qui
habite chaque individu, mais dont la force va-
rie en fonction des mouvements cosmiques.

Celui dont I'énergie est la plus puissante étant
amené 2 diriger les autres et par la suite, a dis-
paraitre lorsque son influx d’énergie baisse.
Clest dans ce sens qu’est entendu le pouvoir
dans la plupart des sociétés traditionnelles (Di-
ka-Akwa nya Bonambella : 1979). L’aspect
mystique était d’autant plus important que
lorsque le niveau de la force vitale d’un roi
baissait, il se voyait destitué. Il doit garder la
vigueur de sa jeunesse et préserver toute son
intégrité physique. « Le roi, tous ceux qui as-
sument de hautes responsabilités, qu’ils soient
des chefs temporels ou spirituels, passent pour
des étres mystiquement supérieurs » (Diop :
1960). Le roi est le garant de 'ordre ontolo-
gique, terrestre et social, de ce point de vue, il
doit jouir de toute la légitimité fondée ici sur
ses qualités surnaturelles. Alfred Adler, en par-
lant de la fonction du roi qui est de maintenir
Pordre et de légitimer le recours a la violence
a I'intérieur d’un groupe donné, estime que le
pouvoir royal est un pouvoir magique ou alors
le second est I’habillage du premier ou sa jus-
tification.

Le cadre traditionnel dans lequel s’exercait le
pouvoir politique du chef était profondément
sacré. En effet, selon la tradition, le chef pos-
sédait des puissances spirituelles et magiques

“on trouve en Afrique de trés nombreux
exemples de chefs ou de rois dotés d’un pou-
voir mystérieux, logé en eux-mémes, ou en
quelque objet et lieu extérieurs auxquels les at-
tachent des liens secrets ; et dans ce pouvoir,
le plus souvent, se combinent des aspects de
magie bénéfique et de sorcellerie maléfique qui
conférent a la personne de son détenteur une
tres forte ambivalence” ( Adler: 2000). Cela
veut dire qu'en Afrique, le pouvoir royal est
rempli de forces mystiques qui lui donnent
une dimension extraordinaire, en I'arrachant
au commun des mortels.

Le corps royal était considéré comme une di-
vinité douée d’une puissance mystérieuse, im-
pénétrable, inexplicable incarnant tous les ca-
ractéres du suprasensible. Il dit du roi de Léré
qu’il est un roi de la pluie d’autant qu’il a la
possibilité de la provoquer ou de la suspendre.
Clest ce qui fait qu’il est craint et respecté, hai
ou aimé. La royauté apparait comme un pou-




voir d’une essence supérieure, capable de ras-
sembler autour de lui les gens venus de toutes
les directions, car il attire les faibles par son
rayonnement de son pouvoir magique et sa-
cralisé, propre a assurer la sécurité et la pros-
périté de ceux qui s’y soumettent. Grice a ses
puissances, le chef attirait la bénédiction des
esprits sur sa communauté. Au Cameroun,
chez les Mofus, il existe une implacable cor-
rélation entre la santé du chef et la prospéri-
té du pays. Une calamité traduit sa mauvaise
santé, tandis qu’une pluie abondante signifie
le contraire. Il perd méme sa légitimité lors-
qu’il ne parvient plus a contrdler les forces de

la pluie (Vincent : 1975).

Au Cayor, le Damel est avant tout un magi-
cien qui recours aux philtres pour obtenir le
pouvoir, tel que Ma-Dyor Faatim-Goleny
1647-1964 (Monteil : 1963). Les traditions
orales montrent le fondateur Soun Dyata
comme un roi magicien. (Monteil : 1963). Les
rois, en Basse Casamance, sont des grands fé-
ticheurs, contr6lés par des conseils secrets qui
demeurent, en derni¢re analyse, les véritables
détenteurs de l'autorité religieuse (Monteil :

1963).

Au Togo, chez les Evés, lors de l'intronisation
d’un nouveau chef, on le fait « cuire dans les
forces mystérieuses des plantes ». Ceci signi-
fie qu’on lui confie de larges pouvoirs occultes
de protection de réussite et de domination de
lautre. Selon Randles, dans certaines cheffe-
ries du Congo, en cas de défaillance de son
pouvoir magique, le chef est mis a mort par ses

sujets (Randles :1968).

A la fin du XIX siecle, le roi du Djolof, Alburi
Ndyay, est décrit par la tradition et les témoins
européens, comme couvert de beaux gris-gris
a cordons de couleurs variées. Le matin quand
il veut sortir de sa tata, il arrive certains jours,
que 'amoncellement des gris-gris sur sa forte
stature accroche 'un des linteaux, mais, régu-
lierement, il refuse de biaiser, il ne déviera le
corps ni a droite ni a gauche. Faisant trois pas
en arriere, il reviendra au front, ayant mesuré
de I'ceil de la médiane exacte qu’il faut suivre
pour passer la porte (Monteil : 1963). Ainsi,
“le roi, tous ceux qui assument de hautes res-
ponsabilités, qu’ils soient des chefs temporels

ou spirituels, passent pour des étres mystique-
ment supérieurs d’ott I'expression walaf ep
bop : avoir plus de téte, au sens métaphysique.
Cela veut dire que ceux qui viendraient a les
contrarier ou a entrer en compétition avec eux,
pourraient en devenir fous ” (Diop : 1960).

Cela veut dire qu’en Afrique noire, pour que
le pouvoir soit accepté comme légitime, il faut
solennellement et socialement que le roi appa-
rait comme un étre a la puissance surnaturelle,
relevant du mystérieux et de 'exception. Cette
force surnaturelle accentuait la force sacrée du
pouvoir et crée, par la méme occasion, une atti-
tude de vénération et de soumission du peuple
gouverné a son roi.

4. Le nouveau chef politique africain dans la
figure du roi

Cette croyance en lexistence de ces pouvoirs
surnaturels dont disposaient les rois africains
reste toujours ancrée dans la psychologie col-
lective et individuelle des africains. Sur ce
point, on s’accordera ainsi avec F. F. Lissouck,
qui estime que “contrairement aux sociétés oc-
cidentales qui ont progressivement sécularisé le
pouvoir politique, les sociétés africaines conti-
nuent dans une large mesure d’intégrer celui-ci
dans la catégorie du sacré. Cette relation cor-
respond, mutadis mutandis, au paradigme ex-
plicatif Wébérien des modes de domination....
Et pose sinon les formes sacrées, du moins de
sacralisation du pouvoir qui est le processus par
lequel celui-ci et son (ou ses) détenteurs béné-
ficie d’une vénération quasi transcendantale” (

Lisssouck: 2000).

Sans doute que les populations africaines
continuent de voir leurs dirigeants a travers
I'image des chefs traditionnels et les dotent, par
conséquent, d’un charisme et d’'un symbolisme
religieux qui défient toute opposition et toute
résistance. Le chef politique africain renvoie
toujours a cette figure du roi. S. Olympio, selon
la croyance populaire, pouvait se métamorpho-
ser en aiguille, changer d’apparence physique,
profiter de son don d’ubiquité pour échapper
a Pennemi éventuel (Toulabor : 1990). On
disait du président centrafricain, Barthélémy
Baganda, qu’il pouvait se transformer en ani-
mal ou en objet, etc. Une image mythique de




Lumumba, « invulnérable, secoue de ses ha-
bits les balles qu’on lui a tirées », « passe au
travers des murs, on 'apercoit ici et 1a dans les
communes », était déja bien répandue en fin
1959. Le président guinéen Sékou Touré, qui
avait échappé, depuis 1958, a plus d’une ving-
taine de complots, était présumé, aux yeux de
ses concitoyens, invulnérable. Il se disait aus-
si quil était anti-balle, anti-fer, aucune arme
ne pouvant pénétrer son corps. On préten-
dait également qu’il tenait sa force d’un « oi-
seau-totem » qui assurait sa protection : quand
régnera au pays Malinké le nommé Ahmed
Sékou Touré, présidait un griot guinéen, Ka-
ramoko Sankou, émigré & Touba au Sénégal,
les fils de mes fils s’en iront avec leur famille.
Mais leurs fils se prépareront a revenir 'année
ou Ahmed Sékou Touré sera abandonné par
son oiseau-totem. Ce sera la derniére année du
régne. Signalons qu’au début de 'année 1981,
vers la mi-février, Ahmed Sékou Touré s’est
vu abandonné par son oiseau-totem envolé
on ne sait ol. L’on prétend que le Président
guinéen aurait mobilisé des militaires pour re-
trouver cet « oiseau » (Kamto : 1987). Quant
au Président Houphouét-Boigny, on le cré-
dite d’'une puissance innée : « L’enfant devin
des Akoué et Iéleve prodige des francais » est
né, prétend-on, sous le signe des devins-gué-
risseurs (Kamto : 1987).

Il est aussi nécessaire au détenteur du pouvoir
politique, pour rehausser son prestige, de créer
autour de lui une atmospheére de mystere qui
entretient toutes les illusions. Le pouvoir poli-
tique ne peut aller sans mystere, car on révele
peu ce que 'on connait trop bien. Le mystére
dans lequel baignent leurs actes et leurs déci-
sions les tient au-dessus du commun. Autre-
ment dit, les croyances et 'imaginaire popu-
laire participent a la mythification de '’homme
politique. L’économie des pratiques sociales
africaines fait apparaitre un réel consensus sur
la question. Les dominés sont convaincus de
la puissance mystique des dominants, lesquels
n’ont aucun intérét a démentir ce postulat
qui fonde une part essentielle de leur pouvoir.
Celle-ci semble étre nécessaire dans le proces-
sus de légitimation du pouvoir, parce qu’elle
apparait comme une acceptation et une inté-
riorisation de sa position de supériorité. On

se souvient que Idi Amin Dada se prévalait, lui
aussi, d’une puissance surnaturelle ; que Mar-
cias Nguema Biyogo, « le tyranneau de Guinée
Equatoriale «, avait propagé pareil « mythe «,
au point que certains soldats affectés a sa garde
se déroberent, persuadés que leur prisonnier
avait le pouvoir magique de se muer en tigre,
son totem, son double. Dés la fin des années
1950, la soutane de Youlou est étroitement
associée a sa fortune et a son destin politique,
ainsi qu’a plusieurs récits mystiques forgés au-
tour du personnage, se plongeant dans I'eau de
la Loufoulakari, il en ressort la soutane seéche,
signe de ses protections mystiques.

Les potentats, comme Eyadéma, sont eux-
mémes irrémédiablement empétrés dans la lo-
gique de la magie et de la sorcellerie et agissent
en conséquence, en élargissant leur culte de
légitimité de la personnalité, comme le « Eya-
démaisme » : premiérement, la démonstration
du pouvoir, des rituels et des symboles occultes
a non seulement servi de portée extérieure,
comme moyen d’assurer la légitimité et la do-
mination despotique, mais ils ont également
été utilisés a des fins privées. Deuxi¢émement,
lutilisation de l'occulte pour des meurtres
rituels pour garantir le régime autocratique
n’était pas limitée & Eyadéma lui-méme.

Au Mali, dans les zones ceinturant le fleuve
Djellaba, des rumeurs circulent et racontent
les relations entre un célebre Président de la
République et un devin du nom de karamoko
qui, en usant de son pouvoir & communiquer
avec les génies et avec Dieu, I'a promu, grice
a ces compétences mystico-religieuses, chef de
IEtat. Denis Sassou Nguesso a la réputation
d’avoir été un fervent adepte de pratiques ma-
giques. Donnons quelques exemples : en 1985,
des enfants sont enlevés et assassinés dans un
quartier de Brazzaville et leurs organes, dit-on,
prélevés. La rumeur désigne Sassou Nguesso
et ses proches du parti étre les commanditaires
de ces meurtres organisés a des fins de rituels
magiques. On a également parlé d’une poudre
magique pulvérisée sur Brazzaville & minuit, a
partir d’un avion survolant la ville. Le but était
alors de provoquer une léthargie des Congo-
lais qui auraient donc été dans I'incapacité de
contester son pouvoir ( Gruénais Marc-Eric,




Mouanda Mbambi Florent, Tonda Joseph :
1911).

L’imaginaire populaire attribue a Modibo
Keita du Mali le pouvoir de disposer d’une
puissance mystique redoutable, acquise aprés
avoir inhumé des albinos. C’est peu t-étre ce
qui explique la disparition soudaine ou des
meurtres d’albinos en période électorale. La
lecture des theses portant sur la vie de Mo-
butu permet de comprendre son attachement
aux pratiques mystiques, il est un habitué des
cimetieres ou il se procurait des ossements de
cadavre. L’imaginaire négro-africain ne lui
a-t-il pas donné la capacité de transfigurer.
Cest, dit-on, ce qui explique le port de son
bonnet tacheté a la peau de Léopard.

Concernant la Gambie, tout récemment 2 la
fin de 'année 2012, 'opinion publique séné-
galaise faisait circuler la rumeur selon laquelle
les peines capitales perpétrées sont comman-
ditées par le président Jammeh qui, semblait-
t-il, aurait recu ces directives de ses propres
marabouts sorciers qui lui ont conseillé de pro-
céder a des sacrifices humains, §’il ne voulait
pas étre a la merci d’un coup d’Etat militaire.
Il se prend aussi pour le marabout guérisseur
aux pouvoirs multiples ou qui, non seulement
ne peut étre atteint, mais en sus peut en sor-
tir mystiquement. « Le chef qui se considere
comme porteur de forces supérieures, divines,
magiques, surnaturelles est en cela méme dif-
férent de ses sujets et donc plus loin dreux,
ce qui lui permet de mieux résister aux pres-
sions de la masse ». (Jean Gaudemet : 2016).
Clest ce qui fait dire & Gustave Le Bon, dans
son ouvrage intitulé la psychologie des foules,
comme tous les pouvoirs primaires, irration-
nels, le charisme est 4 la fois une grice et un
stigmate. Il confere a son possesseur le signe
d’une valeur extraordinaire, et aussi la marque
d’un exces, d’une violence intolérable. Il pré-
sente des analogies avec le pouvoir des chefs
africains a rayonner, une force inhabituelle,
et avec un « talisman du triomphe » des rois
homériques, le Kudos est censé leur donner
une supériorité magique absolue. A partir de
12 nous pouvons s’accorder avec Marx Weber
dans Economie et société que le charisme
est une forme de domination parce qu’elle

repose sur la croyance a des dons surnaturels.
Le charisme renforce donc 1 ‘autorité politique
parce qu’il apparait comme un rempart efficace
contre toute forme de menace et de désordre.
Le charisme protege et fait peur. La peur poli-
tique fait partie de I'univers psychologique de
I’Africain. Cela veut dire que la mise en scene
de la dimension mystique du pouvoir facilite
exercice de la domination, réactive la diffé-
rence et la crainte a 'égard de ce pouvoir et
renforce, chez les puissants, la capacité de ges-
tion des conflits d’intéréts, d’aspirations ou de
valeurs. Comme 'a si bien noté Georges Ba-
landier,

“le travail de sorcellerie entraine généralement
un renforcement des puissants, parce que
lidentification du sorcier permet de recourir
au procédé de la victime émissaire, au trans-
fert de 'agression et de la violence sur un seul
a I'avantage de tous. Ce qui apparait en la cir-
constance, c’est la capacité du pouvoir d’inver-
ser a son profit ce qui le corrode ou le menace”

(Balandier : 1985).

Objet d’identification, la personne centrale
peut avoir une certaine légitimité sur la base
de la peur en s’identifiant & quelqu’un de mys-
tique. Plus modestement, des groupes mineurs
mettent leur confiance et leur obéissance au
service de celui qui leur inspire admiration et
crainte. « Quand le pouvoir est particuliére-
ment inhumain, Pexploitation de la peur est
visiblement ignoble mais toujours payante ».
(Louis-Vincent Thomas : 1978). Comme le
montre ici D. Bigo, a propos de I'ex-empe-
reur centrafricain Jean Bédel Bokassa, il lais-
sait croire, ou croyait lui-méme, qu’il avait une
chance au-deld du commun, renforcée par des
pratiques magiques et s’apprenant 4 un destin
exceptionnel. Il ne réfutait jamais, aupres de ses
interlocuteurs africains, les allégations qui en-
touraient sa personne, faisant de lui quelqu’un
de trés mystique (...).

Cette rumeur permettait 2 Bokassa de dissua-
der certaines personnes de s’attaquer 2 lui, ou
méme de trop 'approcher, puisque I'on disait
aussi qu’il pouvait lire dans les yeux de n’im-
porte qui sur les véritables sentiments qui
'animaient. Ainsi, plusieurs personnes, soup-
gonnées de délits plus ou moins graves, avoue-




ront immédiatement en se jetant a ses genoux
plut6t que d’affronter son regard. On ne voit
pas dans ces conditions pourquoi il aurait mis
fin aux rumeurs, bien au contraire (D. Bigo :
1988). «Ilvade soi que dans la réalité des mo-
tifs extrémement puissants, commandés par la
peur ou par bespoir, conditionnent |'obéis-
sance des sujets, soit la peur drune vengeance
des puissances magiques » (Weber : 2003). Les
sujets ont peur dans une certaine mesure mais,
en méme temps, ils sont heureux d’avoir peur,
car le pouvoir qu’ils aiment n’est pas un pou-
voir affaibli. On n’ose pas défier ou violer le
pouvoir, de peur que I'on ne regoive les affres
du chef, souvent considéré comme ayant un
pouvoir magique. Il s’agit alors d’obéissance
par crainte ou par admiration. “Magie, sor-
cellerie, puissances religieuses de toute nature
sont des éléments déterminants dans la défini-
tion du personnage d’homme fort. Celui dont
on respectera 'autorité, celui que 'on craindra
sera aussi celui qui aura su au mieux gérer ses
pouvoirs par rapport aux pouvoirs des concur-
rents” (Gruénais Marc-Eric: 1995)..

Sékou Touré n’était-il pas craint par son
peuple, parce qu’il était censé étre porteur
d’un pouvoir mystique le rendant invulné-
rable et omniscient ? Par la croyance en ce
pouvoir symbolique, méme apres son déces,
les Guinéens sont restés longtemps sans croire
véritablement a sa disparition.

L’ancien Président Marcias Nguéma, en Gui-
née équatoriale, était, aux yeux des siens, un re-
doutable « puissant », au point que, condamné
a la peine capitale, il a fallu faire appel aux sol-
dats marocains pour 'exécuter. Tant les mili-
taires équato-guinéens craignaient ses terribles
représailles posthumes ( Toulabor : 1990). Au
moment de la signature du traité de paix entre
Kabila et Mobutu, sous les auspices de Nelson
Mandela et de 'envoyé spécial des Etats-Unis,
Bill Richardson, Mobutu se trouva en face de
son opposant Kabila qui I'a finalement battu.
Selon les croyances culturelles, Mobutu dis-
posait de caractéristiques mythiques des ani-
maux les plus vénérés de la forét, le léopard et
l'aigle. Kabila regardant directement Mobutu
dans les yeux, sans doute pour lui montrer
qu’il  était aussi plus fort que lui sur le plan

mystique. Cet exemple montre les limites de
la rationalité (Actes du colloque de Bamako :
2007). De multiples théories ont tenté d’ex-
pliquer les raisons de ce transfert de confiance
et de cette acceptation de 'obéissance. Il n’en
demeure pas moins que la part d’irrationnel est
encore tres grande. Dans toute forme de pou-
voir, méme rationnel, persiste une part d’inex-
plicable, d’irrationnel et d’affectif, de magique.
Aujourd’hui, comme il y a dix mille ans, un
pouvoir ne se maintient plus quand il a perdu
sa vertu magique. C’est ainsi que, depuis 1980,
Ihistoire politique de la seconde république du
Mali est réduite a trois mardis qui servent de
louanges adressées au chef d’Etat. Le premier
mardi fut celui du coup d’Etat intervenu en
1968, le second, en 1978, celui de Iarrestation
puis de I'élimination d’éléments du directoire
militaire qui dirigeait le pays depuis le coup
d’Frat, réputés brutaux et accusés d’atteinte a la
streté de | ‘Etat. Le troisiéme et dernier mardi
est le jour de ouverture du congreés constitutif,
en 1979, du parti unique (UDPM), créé par
le chef de I'Etat, afin de renouer avec une vie
constitutionnelle. Et depuis, semble-t-il, mardi
est le jour ol sont prises les grandes décisions
qui mettent en jeu le pouvoir de 'Etat. (Shaka

Bagayogo : 1987).

La légitimité du pouvoir politique repose sur le
caractére mystérieux du pouvoir. Elle consiste
a faire croire qu’il existe une part d’irrationalité
dans 'exercice du pouvoir politique.

Par conséquent, pour durer, la légitimité du
pouvoir africain a besoin d’étre enracinée so-
cialement et d’étre alimentée par des représen-
tations en pratique. Le pouvoir politique meurt
avec la perte de sa force symbolique. Cest ce
qui justifie que le champ de la politique né-
gro-africain devient le terrain favorable a toutes
les formes de lutte occulte.

5. Conclusion

Si tout le temps et en tous lieux, le pouvoir a
toujours eu sa part de sacré, en Afrique, cette
part est particulitrement remarquable. En ef-
fet, plus qu’ailleurs dans le monde, I’Afrique
est I'endroit ol le pouvoir est véritablement
ressenti comme quelque chose de surnaturel.
Clest aussi I'endroit ot le pouvoir est véritable-




ment percu comme une énergie, une énergie
négative. Ainsi, les lieux du pouvoir sont tou-
jours considérés comme des lieux de corrup-
tion spirituelle.

Au point qu'on ne prenait trop de risque
d’affirmer qu’en Afrique le sacré comme dis-
positif psychologique et spirituel est au cceur
de l'action politique et détermine parfois les
régles du jeu politique.

Références Bibliographiques

Actes du colloque de Bamako, Entre tradi-
tion et modernité, Quelle gouvernance pour

["Afrigue (2007), Annexe 1.

A. Adler, (2000). Le pouvoir et linterdit.
Royauté et religion en Afrique noire, Paris,

Albin  Michel.
Bagayogo  Shaka, (1987). L’Etar au Mali

représentation, autonome et mode de fonc-
tionnement, sous la direction d’Emmanuel
Terray, I’Etat contemporain en Afrique,
publié avec le concours du CNRS, Edi-

tion L’Harmattan.

.Balandier Georges ( 1985). Le détour Pou-

voir et modernité, Fayard.

Bayart Jean-Francois (2009), La démocratie a
['épreuve de la tradition, Pouvoirs numé-

ros 129, 2009.

Bigo, D (1988)., Pouvoir et obéissance en Cen-
trafrique, Karthala.

Dika-Akwa nya Bonambela, (1979).» La sa-
cralité du Pouvoir et le droit africain de la
succession «. In Sacralité, Pouvoir et Droit
en Afrique. Table ronde préparatoire orga-
nisée par le Labo. D’Anthropo. Jurid. De
Paris,, ed. Du CNRS.

Diop Cheikh Anta, (1960). LAfrique noire
précoloniale, Etude comparée des systémes
politiques et sociaux de [’Europe et de
[Afrique Noire, de I'Antiquité a la forma-
tion des Etats modernes, Edition Présence
Africaine.

Frazier J. (1981)Le Rameau d'or, Paris, Robert
Laffont.

Gaudemet Jean, (2016). Sociologie histo-
rique : les maitres du pouvoir, Editeur Fe-
nixx réédition numérique (Montchrestien)

J.-F. Vincent, (1975), « Le chef et la pluie chez
les Mofu », Systemes de pensée en Afrique
noire,

Marc-Eric, Mouanda Mbambi Florent, Ton-
da Joseph, (1911). Messies, fétiches et lutte
de pouvoirs entre les « grands hommes » du
Congo démocratique. In: Cahiers d’études
africaines, vol. 35, n°137, 199, L’opinion
et les croyances, Flammarion, Paris.

Kamto Maurice (1987). Pouvoir et droit en
Afrique noire : essai sur les fondements du
constitutionnalisme dans les Etats d’Afrique
noire francophone, Paris, LGD]

Liemprise de Uocculte sur la légitimité de 'Etar
et laide a la démocratisation en Afrigque, (
1997). Article in Sociologus.

E. F. Lissouck, (2000), Pluralisme politique et
droit en Afrique noire francophone, thése 3.

Louis-Vincent Thomas, (1978). Mort et pou-

voir, Payot, Paris.
Monteil, Vincent (1980). L islam noir, Seuil.

Monteil Vincent, (1963). Lat Dior, Damel du
Kayor, et lislamisation des Wolofs. In: Ar-

chives de sociologie des religions, n°16.

Randles, (1968) L ancien royaume du Congo,
Paris, Mouton.

Toulabor Comi M., (1990). Le Togo sous
Eyadéma, Karthala, Paris. Toulabor Comi
M., (1990). Le Togo sous Eyadéma, Kar-
thala, Paris.

Weber Max, (2003), Le savant et le politique,
La Découverte.

Ziegler Jean, (1979). Le pouvoir africain,
Editions du Seuil.




