
Résumé. Pour l’africain en général, l’explication du sensible est dans le supra-sensible. 
De tout en Afrique  donc, rien, absolument rien, n’est naturel. Même les choses les plus 
simples, les plus palpables trouvent un soubassement surnaturel, a fortiori le pouvoir 
qui relève de l’extraordinaire. Dans la tradition négro-africaine, tout s’exprime dans 
un rapport de force. Ainsi en Afrique traditionnelle, le roi dont la fonction doit être 
déterminante, trouve sa légitimité dans l’univers supérieur des forces ontologiques. 
Cette croyance en l’existence de ces pouvoirs surnaturels dont disposaient les rois afri-
cains reste toujours ancrée dans la psychologie collective et individuelle des africains.  
Sur ce, les dirigeants africains pour se doter d’un charisme et d’un symbolisme reli-
gieux accentuent cette conscience populaire renforçant du même coup leur position 
politique. Autrement dit, l’instrumentalisation des croyances populaires participe à la 
légitimation du pouvoir politique. Autrement dit, elles apparaissent comme un méca-
nisme par lequel des individus sont amenés à reconnaître la légitimité du pouvoir, des 
institutions, des comportements, des discours, des usages …

Mots clés : Légitimation, charisme, symbolisme,forces ontologiques, croyance, 
psychologie politique.

Abstract. In African popular psychology, the explanation of the sensible lies in the 
supra-sensible. In Africa, then, nothing, absolutely nothing, is natural. Even the sim-
plest, most palpable things have a supernatural underpinning, especially power, which 
is extraordinary.

In the Black African tradition, everything is expressed in a balance of power. So in 
traditional Africa, the king, whose function must be decisive, finds his legitimacy in 
the superior universe of ontological forces. This belief in the existence of supernatural 

Revue Congolaise des Sciences 
Humaines et Sociales

La figure du roi entre aura et charisme  : vers 
une clé de compréhension du mystère de la 
légitimation du pouvoir politique africain

The figure of the king between aura and charisma: towards a key to 
understanding the mystery of the mystery of legitimising African 
political power

Birama Diop 1 

1	 Docteur en philosophie politique  à l’université de Paris et spécialiste en théorie sociale et po-
litique. Il a mené ses recherches au Laboratoire de Changement Social et Politique (Université 
Paris Diderot). Il est l’auteur de plusieurs ouvrages dont : 
-	 Pouvoir et légitimité : L’Etat Africain sur scène, collection études africaines, Harmatan 2022.
-	 Ousmane Sonko : Un génie politique, collection études africaines, Harmatan 2023.

Site web : http://recosh.cresh-rdc.org

Received: 28 august 2025

Accepted: 06 july 2025

Available online: 02 september 2025

ISSN :2957-6385 (print), ISSN : 2957-6393 (online)
https:/www. doi.org/10.59189/crsh09252025



2

powers at the disposal of African kings is still anchored 
in the collective and individual psychology of Africans.  
In order to acquire charisma and religious symbolism, 
African leaders accentuate this popular awareness, 
thereby strengthening their political position. In oth-
er words, the use of popular beliefs helps to legitimise 
political power. In other words, they appear as a mech-
anism by which individuals are led to recognise the 
legitimacy of power, institutions, behaviour, discourse, 

customs, etc.

Mots clés : Legitimation, charisma, symbolism, on-
tological forces, belief, political psycho-
logy.

1. Introduction

L’univers africain est régi par un ordre 
strict, où l’invisible, le surnaturel sont la 

clé d’explication des phénomènes sociaux et 
naturels. “Cette métaphysique, loin d’être un 
fait secondaire d’une sociologie historique 
africaine, est donc un trait dominant. En la 
négligeant dans l’explication scientifique, on 
ne saisit que des formes extérieures mortes, 
sans lien logique apparent ” (Diop : 1960). 
L’explication du visible par l’invisible est en 
permanence dans l’esprit de beaucoup d’Afri-
cains pour qui, la force du sensible est dans 
le supra-sensible. Le paganisme noir repose 
sur le sentiment que le monde entier (êtres vi-
vants et inanimés) est parcouru par des forces 
invisibles qui dirigent ou orientent la vie des 
hommes. « Pour l’Afrique, plongée dans cet 
univers, la réalité des phénomènes les plus 
aberrants ne fait aucune espèce de doute  : 
les fétiches parlent, les morts reviennent, les 
sorciers dévorent les âmes » (Monteil :1980). 
Ainsi, tout, dans la vie des noirs, prend une 
valeur mystique. Pour toute action à entre-
prendre (culture, guerre, chasse etc.), des rites 
doivent être accomplis. En Afrique donc, 
rien, absolument rien, n’est naturel. Même 
les choses les plus simples, les plus palpables 
sont frappées du sceau du surnaturel, a fortio-
ri le pouvoir qui est, par définition, « sorcier ». 
Sur ce, notre étude nous paraît d’autant plus 
important parce qu’elle va nous permettre de 
comprendre qu’en Afrique l’exercice de l’art 
de gouvernement des hommes supposait la 
maîtrise de l’art magique au sens de la capa-

cité à faire en sorte que « des choses agissent à 
distance les unes sur les autres par une sympa-
thie secrète, dont l’impulsion se transmet sur 
les autres au moyen de ce que nous pouvons 
concevoir comme un éther invisible » (Frazier: 
1981). Cet arrière-plan métaphysique consti-
tue un pilier fondamental dans la légitimation 
du pouvoir de celui qui doit gérer l’ordre social 
dont l’harmonie dépend plutôt de la dimen-
sion mystique.

L’approche méthodologique de cet article re-
pose sur l’idée que les rois africains, comme 
tout autre souverain, s’entouraient de mystère 
qui déterminait parfois leur charisme et leur 
légitimité aux yeux de l’opinion populaire. A 
partir de cette étude, nous constatons que ce 
même phénomène qui entourait les rois afri-
cains, continue de nos jours d’influencer notre 
rapport au pouvoir politique. Actuellement, 
les dirigeants actuels, leur charisme, leur aura 
dépendent en quelque sorte de leur caractère 
surnaturel et mystérieux qui entoure leur pou-
voir politique. En quoi réside la force physique 
du roi africain ?  La représentation psycholo-
gique du roi Africain ne détermine-t-elle pas 
la légitimité du nouveau chef politique africain 
moderne ? Le charisme politique des leaders 
africains ne dépendent-ils pas de leur dimen-
sion mystique ? Ainsi, pour mieux appréhender 
ces différentes questions, il convient de faire 
une élucidation conceptuelle des notions de 
charisme et d’aura pour ensuite voire comment 
ils se construisent à partir de l’aspect mystique 
et mystérieux qui entoure les rois africains.  
Cela nous permettra en fin de compte de souli-
gner que le même phénomène se poursuit dans 
les leaders africains qui vont chercher à asseoir 
leur légitimité par l’instrumentalisation des 
croyances populaires surnaturelles. Cela nous 
amène à dire que la légitimation du pouvoir 
politique reste tributaire de certaines considé-
rations mystérieuses et surnaturelles.

2. Cadre Conceptuel : Comprendre le mys-
tère de la légitimité du pouvoir politique 
africain à partir des concepts d’instru-
mentalisation, d’aura et de charisme

Le charisme est généralement défini comme la 
qualité extraordinaire […] d’un personnage, 
qui est, pour ainsi dire, doué de forces et de ca-



3

ractères surnaturels ou surhumains ou tout au 
moins en dehors de la vie quotidienne, inac-
cessibles au commun des mortels ; ou encore 
qui est considéré comme envoyé par Dieu ou 
comme un exemple, et en conséquence consi-
déré comme un chef.   A partir de là, nous 
pouvons dire que le charisme est lié à la di-
mension surnaturelle ou surhumaine que l’on 
retrouve dans le personnage du souverain. Par 
exemple, dans les monarchies occidentales, la 
figure royale s’entourait de tous les symboles, 
des valeurs et des expressions idéales et im-
matérielles pour se donner du prestige et du 
charisme, mais aussi pour apporter une sorte 
de justification à leur pouvoir temporel. Se 
donner un caractère surnaturel et mystérieux 
était un moyen pour la royauté de consoli-
der le pouvoir monarchique sur les peuples. 
Cela veut dire qu’en Afrique, comme par-
tout ailleurs, l’aspect mystique des souverains 
consolide leur charisme et détermine-leur 
aura politique, condition sine qua non de 
toute légitimité politique. Le charisme appa-
raît donc comme une forme de domination 
et fait accepter l’autorité politique. Sur ce, les 
dirigeants africains pour asseoir leur légitimité 
vont renforcer leur charisme en enveloppant 
leur pouvoir dans une atmosphère de mystère 
et de surnaturel.

3. La légitimation du pouvoir royal par le 
récit mystique

Dans la tradition négro-africaine, tout s’ex-
prime dans un rapport de force. Ainsi en 
Afrique traditionnelle, le roi dont la fonction 
doit être déterminante, doit être accrédité 
de plus de force vitale dans tout le royaume 
et ce, pour pouvoir servir de médiateur avec 
l’univers supérieur sans anicroche au sein des 
forces ontologiques. Ici, la légitimité renvoie 
à une idée de validité et de puissance, pas seu-
lement en terme physique, mais aussi et sur-
tout en terme métaphysique. Il doit prouver 
ses aptitudes surnaturelles. “Dans un cas, le 
pouvoir est en réalité un phénomène d’autori-
té, c’est-à-dire un phénomène essentiellement 
psychologique, limité au champ social. Il peut 
apparaître aussi comme une énergie vitale qui 
habite chaque individu, mais dont la force va-
rie en fonction des mouvements cosmiques. 

Celui dont l’énergie est la plus puissante étant 
amené à diriger les autres et par la suite, à dis-
paraître lorsque son influx d’énergie baisse. 
C’est dans ce sens qu’est entendu le pouvoir 
dans la plupart des sociétés traditionnelles (Di-
ka-Akwa nya Bonambella : 1979). L’aspect 
mystique était d’autant plus important que 
lorsque le niveau de la force vitale d’un roi 
baissait, il se voyait destitué. Il doit garder la 
vigueur de sa jeunesse et préserver toute son 
intégrité physique. « Le roi, tous ceux qui as-
sument de hautes responsabilités, qu’ils soient 
des chefs temporels ou spirituels, passent pour 
des êtres mystiquement supérieurs  » (Diop : 
1960). Le roi est le garant de l’ordre ontolo-
gique, terrestre et social, de ce point de vue, il 
doit jouir de toute la légitimité fondée ici sur 
ses qualités surnaturelles. Alfred Adler, en par-
lant de la fonction du roi qui est de maintenir 
l’ordre et de légitimer le recours à la violence 
à l’intérieur d’un groupe donné, estime que le 
pouvoir royal est un pouvoir magique ou alors 
le second est l’habillage du premier ou sa jus-
tification. 

Le cadre traditionnel dans lequel s’exerçait le 
pouvoir politique du chef était profondément 
sacré. En effet, selon la tradition, le chef pos-
sédait des puissances spirituelles et magiques 
: “on trouve en Afrique de très nombreux 
exemples de chefs ou de rois dotés d’un pou-
voir mystérieux, logé en eux-mêmes, ou en 
quelque objet et lieu extérieurs auxquels les at-
tachent des liens secrets ; et dans ce pouvoir, 
le plus souvent, se combinent des aspects de 
magie bénéfique et de sorcellerie maléfique qui 
confèrent à la personne de son détenteur une 
très forte ambivalence” ( Adler: 2000). Cela 
veut dire qu’en Afrique, le pouvoir royal est 
rempli de forces mystiques qui lui donnent 
une dimension extraordinaire, en l’arrachant 
au commun des mortels. 

Le corps royal était considéré comme une di-
vinité douée d’une puissance mystérieuse, im-
pénétrable, inexplicable incarnant tous les ca-
ractères du suprasensible. Il dit du roi de Léré 
qu’il est un roi de la pluie d’autant qu’il a la 
possibilité de la provoquer ou de la suspendre. 
C’est ce qui fait qu’il est craint et respecté, haï 
ou aimé. La royauté apparaît comme un pou-



4

ou spirituels, passent pour des êtres mystique-
ment supérieurs d’où l’expression walaf ep 
bop : avoir plus de tête, au sens métaphysique. 
Cela veut dire que ceux qui viendraient à les 
contrarier ou à entrer en compétition avec eux, 
pourraient en devenir fous ” (Diop : 1960).

Cela veut dire qu’en Afrique noire, pour que 
le pouvoir soit accepté comme légitime, il faut 
solennellement et socialement que le roi appa-
raît comme un être à la puissance surnaturelle, 
relevant du mystérieux et de l’exception. Cette 
force surnaturelle accentuait la force sacrée du 
pouvoir et crée, par la même occasion, une atti-
tude de vénération et de soumission du peuple 
gouverné à son roi.

4. Le nouveau chef politique africain dans la 
figure du roi

Cette croyance en l’existence de ces pouvoirs 
surnaturels dont disposaient les rois africains 
reste toujours ancrée dans la psychologie col-
lective et individuelle des africains. Sur ce 
point, on s’accordera ainsi avec F. F. Lissouck, 
qui estime que “contrairement aux sociétés oc-
cidentales qui ont progressivement sécularisé le 
pouvoir politique, les sociétés africaines conti-
nuent dans une large mesure d’intégrer celui-ci 
dans la catégorie du sacré.  Cette relation cor-
respond, mutadis mutandis, au paradigme ex-
plicatif Wébérien des modes de domination.... 
Et pose sinon les formes sacrées, du moins de 
sacralisation du pouvoir qui est le processus par 
lequel celui-ci et son (ou ses) détenteurs béné-
ficie d’une vénération quasi transcendantale”  ( 
Lisssouck: 2000).

Sans doute que les populations africaines 
continuent de voir leurs dirigeants à travers 
l’image des chefs traditionnels et les dotent, par 
conséquent, d’un charisme et d’un symbolisme 
religieux qui défient toute opposition et toute 
résistance. Le chef politique africain renvoie 
toujours à cette figure du roi. S. Olympio, selon 
la croyance populaire, pouvait se métamorpho-
ser en aiguille, changer d’apparence physique, 
profiter de son don d’ubiquité pour échapper 
à l’ennemi éventuel (Toulabor : 1990). On 
disait du président centrafricain, Barthélémy 
Baganda, qu’il pouvait se transformer en ani-
mal ou en objet, etc. Une image mythique de 

voir d’une essence supérieure, capable de ras-
sembler autour de lui les gens venus de toutes 
les directions, car il attire les faibles par son 
rayonnement de son pouvoir magique et sa-
cralisé, propre à assurer la sécurité et la pros-
périté de ceux qui s’y soumettent. Grâce à ses 
puissances, le chef attirait la bénédiction des 
esprits sur sa communauté. Au Cameroun, 
chez les Mofus, il existe une implacable cor-
rélation entre la santé du chef et la prospéri-
té du pays. Une calamité traduit sa mauvaise 
santé, tandis qu’une pluie abondante signifie 
le contraire. Il perd même sa légitimité lors-
qu’il ne parvient plus à contrôler les forces de 
la pluie (Vincent : 1975).

Au Cayor, le Damel est avant tout un magi-
cien qui recours aux philtres pour obtenir le 
pouvoir, tel que Ma-Dyor Faatim-Goleny 
1647-1964 (Monteil : 1963). Les traditions 
orales montrent le fondateur Soun Dyata 
comme un roi magicien. (Monteil : 1963). Les 
rois, en Basse Casamance, sont des grands fé-
ticheurs, contrôlés par des conseils secrets qui 
demeurent, en dernière analyse, les véritables 
détenteurs de l’autorité religieuse (Monteil : 
1963).

Au Togo, chez les Evés, lors de l’intronisation 
d’un nouveau chef, on le fait « cuire dans les 
forces mystérieuses des plantes  ». Ceci signi-
fie qu’on lui confie de larges pouvoirs occultes 
de protection de réussite et de domination de 
l’autre. Selon Randles, dans certaines cheffe-
ries du Congo, en cas de défaillance de son 
pouvoir magique, le chef est mis à mort par ses 
sujets (Randles :1968).

A la fin du XIX siècle, le roi du Djolof, Alburi 
Ndyay, est décrit par la tradition et les témoins 
européens, comme couvert de beaux gris-gris 
à cordons de couleurs variées. Le matin quand 
il veut sortir de sa tata, il arrive certains jours, 
que l’amoncellement des gris-gris sur sa forte 
stature accroche l’un des linteaux, mais, régu-
lièrement, il refuse de biaiser, il ne déviera le 
corps ni à droite ni à gauche. Faisant trois pas 
en arrière, il reviendra au front, ayant mesuré 
de l’œil de la médiane exacte qu’il faut suivre 
pour passer la porte (Monteil : 1963). Ainsi, 
“le roi, tous ceux qui assument de hautes res-
ponsabilités, qu’ils soient des chefs temporels 



5

se souvient que Idi Amin Dada se prévalait, lui 
aussi, d’une puissance surnaturelle ; que Mar-
cias Nguema Biyogo, « le tyranneau de Guinée 
Equatoriale «, avait propagé pareil « mythe «, 
au point que certains soldats affectés à sa garde 
se dérobèrent, persuadés que leur prisonnier 
avait le pouvoir magique de se muer en tigre, 
son totem, son double. Dès la fin des années 
1950, la soutane de Youlou est étroitement 
associée à sa fortune et à son destin politique, 
ainsi qu’à plusieurs récits mystiques forgés au-
tour du personnage, se plongeant dans l’eau de 
la Loufoulakari, il en ressort la soutane sèche, 
signe de ses protections mystiques.

Les potentats, comme Eyadéma, sont eux-
mêmes irrémédiablement empêtrés dans la lo-
gique de la magie et de la sorcellerie et agissent 
en conséquence, en élargissant leur culte de 
légitimité de la personnalité, comme le « Eya-
démaïsme » : premièrement, la démonstration 
du pouvoir, des rituels et des symboles occultes 
a non seulement servi de portée extérieure, 
comme moyen d’assurer la légitimité et la do-
mination despotique, mais ils ont également 
été utilisés à des fins privées. Deuxièmement, 
l’utilisation de l’occulte pour des meurtres 
rituels pour garantir le régime autocratique 
n’était pas limitée à Eyadéma lui-même.

Au Mali, dans les zones ceinturant le fleuve 
Djellaba, des rumeurs  circulent et racontent 
les relations entre un célèbre Président de la 
République et un devin du nom de karamoko 
qui, en usant de son pouvoir à communiquer 
avec les génies et avec Dieu, l’a promu, grâce 
à ces compétences mystico-religieuses, chef de 
l’Etat. Denis Sassou Nguesso a la réputation 
d’avoir été un fervent adepte de pratiques ma-
giques. Donnons quelques exemples : en 1985, 
des enfants sont enlevés et assassinés dans un 
quartier de Brazzaville et leurs organes, dit-on, 
prélevés. La rumeur désigne Sassou Nguesso 
et ses proches du parti être les commanditaires 
de ces meurtres organisés à des fins de rituels 
magiques. On a également parlé d’une poudre 
magique pulvérisée sur Brazzaville à minuit, à 
partir d’un avion survolant la ville. Le but était 
alors de provoquer une léthargie des Congo-
lais qui auraient donc été dans l’incapacité de 
contester son pouvoir ( Gruénais Marc-Eric, 

Lumumba, «  invulnérable, secoue de ses ha-
bits les balles qu’on lui a tirées  », « passe au 
travers des murs, on l’aperçoit ici et là dans les 
communes », était déjà bien répandue en fin 
1959. Le président guinéen Sékou Touré, qui 
avait échappé, depuis 1958, à plus d’une ving-
taine de complots, était présumé, aux yeux de 
ses concitoyens, invulnérable. Il se disait aus-
si qu’il était anti-balle, anti-fer, aucune arme 
ne pouvant pénétrer son corps. On préten-
dait également qu’il tenait sa force d’un « oi-
seau-totem » qui assurait sa protection : quand 
régnera au pays Malinké le nommé Ahmed 
Sékou Touré, présidait un griot guinéen, Ka-
ramoko Sankou, émigré à Touba au Sénégal, 
les fils de mes fils s’en iront avec leur famille. 
Mais leurs fils se prépareront à revenir l’année 
où Ahmed Sékou Touré sera abandonné par 
son oiseau-totem. Ce sera la dernière année du 
règne. Signalons qu’au début de l’année 1981, 
vers la mi-février, Ahmed Sékou Touré s’est 
vu abandonné par son oiseau-totem envolé 
on ne sait où. L’on prétend que le Président 
guinéen aurait mobilisé des militaires pour re-
trouver cet « oiseau » (Kamto : 1987). Quant 
au Président Houphouët-Boigny, on le cré-
dite d’une puissance innée : « L’enfant devin 
des Akoué et l’élève prodige des français » est 
né, prétend-on, sous le signe des devins-gué-
risseurs (Kamto : 1987). 

Il est aussi nécessaire au détenteur du pouvoir 
politique, pour rehausser son prestige, de créer 
autour de lui une atmosphère de mystère qui 
entretient toutes les illusions. Le pouvoir poli-
tique ne peut aller sans mystère, car on révèle 
peu ce que l’on connaît trop bien. Le mystère 
dans lequel baignent leurs actes et leurs déci-
sions les tient au-dessus du commun. Autre-
ment dit, les croyances et l’imaginaire popu-
laire participent à la mythification de l’homme 
politique. L’économie des pratiques sociales 
africaines fait apparaître un réel consensus sur 
la question. Les dominés sont convaincus de 
la puissance mystique des dominants, lesquels 
n’ont aucun intérêt à démentir ce postulat 
qui fonde une part essentielle de leur pouvoir. 
Celle-ci semble être nécessaire dans le proces-
sus de légitimation du pouvoir, parce qu’elle 
apparaît comme une acceptation et une inté-
riorisation de sa position de supériorité. On 



6

repose sur la croyance à des dons surnaturels. 
Le charisme renforce donc l ‘autorité politique 
parce qu’il apparaît comme un rempart efficace 
contre toute forme de menace et de désordre.  
Le charisme protège et fait peur. La peur poli-
tique fait partie de l’univers psychologique de 
l’Africain. Cela veut dire que la mise en scène 
de la dimension mystique du pouvoir facilite 
l’exercice de la domination, réactive la diffé-
rence et la crainte à l’égard de ce pouvoir et 
renforce, chez les puissants, la capacité de ges-
tion des conflits d’intérêts, d’aspirations ou de 
valeurs. Comme l’a si bien noté Georges Ba-
landier,

“le travail de sorcellerie entraîne généralement 
un renforcement des puissants, parce que 
l’identification du sorcier permet de recourir 
au procédé de la victime émissaire, au trans-
fert de l’agression et de la violence sur un seul 
à l’avantage de tous. Ce qui apparaît en la cir-
constance, c’est la capacité du pouvoir d’inver-
ser à son profit ce qui le corrode ou le menace” 
(Balandier : 1985).

Objet d’identification, la personne centrale 
peut avoir une certaine légitimité sur la base 
de la peur en s’identifiant à quelqu’un de mys-
tique.  Plus modestement, des groupes mineurs 
mettent leur confiance et leur obéissance au 
service de celui qui leur inspire admiration et 
crainte.  « Quand le pouvoir est particulière-
ment inhumain, l’exploitation de la peur est 
visiblement ignoble mais toujours payante  ». 
(Louis-Vincent Thomas : 1978). Comme le 
montre ici D. Bigo, à propos de l’ex-empe-
reur centrafricain Jean Bédel Bokassa, il lais-
sait croire, ou croyait lui-même, qu’il avait une 
chance au-delà du commun, renforcée par des 
pratiques magiques et s’apprenant à un destin 
exceptionnel. Il ne réfutait jamais, auprès de ses 
interlocuteurs africains, les allégations qui en-
touraient sa personne, faisant de lui quelqu’un 
de très mystique (...). 

Cette rumeur permettait à Bokassa de dissua-
der certaines personnes de s’attaquer à lui, ou 
même de trop l’approcher, puisque l’on disait 
aussi qu’il pouvait lire dans les yeux de n’im-
porte qui sur les véritables sentiments qui 
l’animaient. Ainsi, plusieurs personnes, soup-
çonnées de délits plus ou moins graves, avoue-

Mouanda Mbambi Florent, Tonda Joseph : 
1911). 

L’imaginaire populaire attribue à Modibo 
Keita du Mali le pouvoir de disposer d’une 
puissance mystique redoutable, acquise après 
avoir inhumé des albinos. C’est peu t-être ce 
qui explique la disparition soudaine ou des 
meurtres d’albinos en période électorale. La 
lecture des thèses portant sur la vie de Mo-
butu permet de comprendre son attachement 
aux pratiques mystiques, il est un habitué des 
cimetières où il se procurait des ossements de 
cadavre. L’imaginaire négro-africain ne lui 
a-t-il pas donné la capacité de transfigurer. 
C’est, dit-on, ce qui explique le port de son 
bonnet tacheté à la peau de Léopard.

Concernant la Gambie, tout récemment à la 
fin de l’année 2012, l’opinion publique séné-
galaise faisait circuler la rumeur selon laquelle 
les peines capitales perpétrées sont comman-
ditées par le président Jammeh qui, semblait-
t-il, aurait reçu ces directives de ses propres 
marabouts sorciers qui lui ont conseillé de pro-
céder à des sacrifices humains, s’il ne voulait 
pas être à la merci d’un coup d’Etat militaire. 
Il se prend aussi pour le marabout guérisseur 
aux pouvoirs multiples ou qui, non seulement 
ne peut être atteint, mais en sus peut en sor-
tir mystiquement. « Le chef qui se considère 
comme porteur de forces supérieures, divines, 
magiques, surnaturelles est en cela même dif-
férent de ses sujets et donc plus loin d›eux, 
ce qui lui permet de mieux résister aux pres-
sions de la masse ». (Jean Gaudemet :  2016). 
C’est ce qui fait dire à Gustave Le Bon, dans 
son ouvrage intitulé la psychologie des foules, 
comme tous les pouvoirs primaires, irration-
nels, le charisme est à la fois une grâce et un 
stigmate. Il confère à son possesseur le signe 
d’une valeur extraordinaire, et aussi la marque 
d’un excès, d’une violence intolérable. Il pré-
sente des analogies avec le pouvoir des chefs 
africains à rayonner, une force inhabituelle, 
et avec un « talisman du triomphe » des rois 
homériques, le Kudos est censé leur donner 
une supériorité magique absolue.  A partir de 
là nous pouvons s’accorder avec Marx Weber 
dans Economie et société   que le charisme 
est une forme de domination parce qu’elle 



7

ront immédiatement en se jetant à ses genoux 
plutôt que d’affronter son regard. On ne voit 
pas dans ces conditions pourquoi il aurait mis 
fin aux rumeurs, bien au contraire (D. Bigo : 
1988).  « Il va de soi que dans la réalité des mo-
tifs extrêmement puissants, commandés par la 
peur ou par l›espoir, conditionnent l’obéis-
sance des sujets, soit la peur d›une vengeance 
des puissances magiques » (Weber : 2003). Les 
sujets ont peur dans une certaine mesure mais, 
en même temps, ils sont heureux d’avoir peur, 
car le pouvoir qu’ils aiment n’est pas un pou-
voir affaibli. On n’ose pas défier ou violer le 
pouvoir, de peur que l’on ne reçoive les affres 
du chef, souvent considéré comme ayant un 
pouvoir magique. Il s’agit alors d’obéissance 
par crainte ou par admiration.  ”Magie, sor-
cellerie, puissances religieuses de toute nature 
sont des éléments déterminants dans la défini-
tion du personnage d’homme fort. Celui dont 
on respectera l’autorité, celui que l’on craindra 
sera aussi celui qui aura su au mieux gérer ses 
pouvoirs par rapport aux pouvoirs des concur-
rents” (Gruénais Marc-Eric: 1995)..

Sékou Touré n’était-il pas craint par son 
peuple, parce qu’il était censé être porteur 
d’un pouvoir mystique le rendant invulné-
rable et omniscient  ? Par la croyance en ce 
pouvoir symbolique, même après son décès, 
les Guinéens sont restés longtemps sans croire 
véritablement à sa disparition.

L’ancien Président Marcias Nguéma, en Gui-
née équatoriale, était, aux yeux des siens, un re-
doutable « puissant », au point que, condamné 
à la peine capitale, il a fallu faire appel aux sol-
dats marocains pour l’exécuter. Tant les mili-
taires équato-guinéens craignaient ses terribles 
représailles posthumes ( Toulabor : 1990).  Au 
moment de la signature du traité de paix entre 
Kabila et Mobutu, sous les auspices de Nelson 
Mandela et de l’envoyé spécial des Etats-Unis, 
Bill Richardson, Mobutu  se trouva en face de 
son opposant  Kabila qui l’a finalement battu. 
Selon les croyances culturelles, Mobutu dis-
posait de caractéristiques mythiques des ani-
maux les plus vénérés de la forêt, le léopard et 
l’aigle. Kabila regardant directement Mobutu 
dans les yeux, sans doute pour lui montrer   
qu’il   était aussi plus fort que lui sur le plan 

mystique. Cet exemple montre les limites de 
la rationalité (Actes du colloque de Bamako : 
2007).  De multiples théories ont tenté d’ex-
pliquer les raisons de ce transfert de confiance 
et de cette acceptation de l’obéissance.  Il n’en 
demeure pas moins que la part d’irrationnel est 
encore très grande. Dans toute forme de pou-
voir, même rationnel, persiste une part d’inex-
plicable, d’irrationnel et d’affectif, de magique.  
Aujourd’hui, comme il y a dix mille ans, un 
pouvoir ne se maintient plus quand il a perdu 
sa vertu magique.  C’est ainsi que, depuis 1980, 
l’histoire politique de la seconde république du 
Mali est réduite à trois mardis qui servent de 
louanges adressées au chef d’État. Le premier 
mardi fut celui du coup d’Etat intervenu en 
1968, le second, en 1978, celui de l’arrestation 
puis de l’élimination d’éléments du directoire 
militaire qui dirigeait le pays depuis le coup 
d’État, réputés brutaux et accusés d’atteinte à la 
sûreté de l ‘État. Le troisième et dernier mardi 
est le jour de l’ouverture du congrès constitutif, 
en 1979, du parti unique (UDPM), créé par 
le chef de l’Etat, afin de renouer avec une vie 
constitutionnelle. Et depuis, semble-t-il, mardi 
est le jour où sont prises les grandes décisions 
qui mettent en jeu le pouvoir de l’Etat. (Shaka 
Bagayogo : 1987).

La légitimité du pouvoir politique repose sur le 
caractère mystérieux du pouvoir. Elle consiste 
à faire croire qu’il existe une part d’irrationalité 
dans l’exercice du pouvoir politique.

Par conséquent,  pour durer, la légitimité du 
pouvoir africain a besoin d’être enracinée so-
cialement et d’être alimentée par des représen-
tations en pratique. Le pouvoir politique meurt 
avec la perte de sa force symbolique. C’est ce 
qui justifie que le champ de la politique né-
gro-africain devient le terrain favorable à toutes 
les formes de lutte occulte.

5. Conclusion

Si tout le temps et en tous lieux, le pouvoir a 
toujours eu sa part de sacré, en Afrique, cette 
part est particulièrement remarquable.  En ef-
fet, plus qu’ailleurs dans le monde, l’Afrique 
est l’endroit où le pouvoir est véritablement 
ressenti comme quelque chose de surnaturel. 
C’est aussi l’endroit où le pouvoir est véritable-



8

Frazier J. (1981)Le Rameau d’or, Paris, Robert 
Laffont.

Gaudemet Jean, (2016). Sociologie histo-
rique  : les maîtres du pouvoir, Éditeur Fe-
nixx réédition numérique (Montchrestien)

J.-F. Vincent, (1975), «  Le chef et la pluie chez 
les Mofu », Systèmes de pensée en Afrique 
noire,

Marc-Eric, Mouanda Mbambi Florent, Ton-
da Joseph, (1911). Messies, fétiches et lutte 
de pouvoirs entre les « grands hommes » du 
Congo démocratique. In: Cahiers d’études 
africaines, vol. 35, n°137, 199, L’opinion 
et les croyances, Flammarion, Paris.

Kamto Maurice (1987). Pouvoir et droit en 
Afrique noire  : essai sur les fondements du 
constitutionnalisme dans les Etats d’Afrique 
noire francophone, Paris, LGDJ

L’emprise de l’occulte sur la légitimité de l’État 
et l’aide à la démocratisation en Afrique, ( 
1997). Article  in  Sociologus.

F. F. Lissouck, (2000), Pluralisme politique et 
droit en Afrique noire francophone,  thèse 3.

Louis-Vincent Thomas, (1978). Mort et pou-
voir, Payot, Paris.

Monteil, Vincent (1980). L’islam noir, Seuil.

Monteil Vincent, (1963). Lat Dior, Damel du 
Kayor, et l’islamisation des Wolofs. In: Ar-
chives de sociologie des religions, n°16.

Randles, (1968) L’ancien royaume du Congo, 
Paris,  Mouton.

Toulabor  Comi M., (1990). Le Togo sous 
Eyadéma,  Karthala, Paris.Toulabor  Comi 
M., (1990). Le Togo sous Eyadéma, Kar-
thala, Paris.

Weber Max, (2003), Le savant et le politique, 
La Découverte.

Ziegler Jean, (1979). Le pouvoir africain, 
Editions du Seuil.

ment perçu comme une énergie, une énergie 
négative. Ainsi, les lieux du pouvoir sont tou-
jours considérés comme des lieux de corrup-
tion spirituelle.

Au point qu’on ne prenait trop de risque 
d’affirmer qu’en Afrique le sacré comme dis-
positif psychologique et spirituel est au cœur 
de l’action politique et détermine parfois les 
règles du jeu politique.

Références Bibliographiques

Actes du colloque de Bamako, Entre tradi-
tion et modernité, Quelle gouvernance pour 
l’Afrique (2007), Annexe 1.

A. Adler, (2000). Le pouvoir et l’interdit. 
Royauté et religion en Afrique noire, Paris, 
Albin     Michel.

Bagayogo   Shaka, (1987). L’Etat au Mali 
représentation, autonome et mode de fonc-
tionnement, sous la direction d’Emmanuel 
Terray, l’Etat contemporain en Afrique, 
publié avec le concours du CNRS, Edi-
tion L’Harmattan.

.Balandier  Georges ( 1985). Le détour  Pou-
voir et modernité, Fayard.

Bayart Jean-François (2009), La démocratie à 
l’épreuve de la tradition, Pouvoirs numé-
ros 129, 2009.

Bigo, D (1988)., Pouvoir et obéissance en Cen-
trafrique, Karthala.

Dika-Akwa nya Bonambela, (1979).» La sa-
cralité du Pouvoir et le droit africain de la 
succession «. In Sacralité, Pouvoir et Droit 
en Afrique. Table ronde préparatoire orga-
nisée par le Labo. D’Anthropo. Jurid. De 
Paris,, ed. Du CNRS.

Diop Cheikh Anta, (1960). L’Afrique noire 
précoloniale, Etude comparée des systèmes 
politiques et sociaux de l’Europe et de 
l’Afrique Noire, de l’Antiquité à la forma-
tion des Etats modernes,  Édition Présence 
Africaine.


